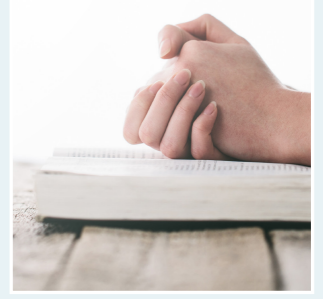
## Как Бог отвечает на молитвы



# Как Бог отвечает на молитвы

Как мы можем быть уверены, что Бог ответит на наши молитвы? Недостаточно просто утверждать свою веру в молитву. Например, тысячи матерей верили в молитву и просили Бога защитить своих сыновей на поле боя, но в итоге получили известие о том, что они погибли. Утверждение нашей веры в молитву также не объясняет, почему, когда целая нация молится о мире, она часто оказывается в водовороте войны.

С другой стороны, тысячи людей готовы свидетельствовать, что Бог ответил на их молитвы о безопасности их детей. Еще тысячи людей свидетельствуют о том, как Бог чудесным образом даровал им другие особые благословения, о которых они просили. Исходя только из опыта, может показаться, что Бог отвечает на молитвы одних, но не отвечает на молитвы других.

Однако это не соответствует тому, что Писание говорит нам о Боге. Библия говорит, что Он «не лицеприятен». Таким образом, должна быть какая-то веская причина, по которой Бог отвечает на одни молитвы, а на другие нет. Если мы сможем найти эту причину, это должно помочь восстановить веру некоторых, чьи молитвы, казалось бы, остались без ответа.

Молитва — очень важная часть христианского Она также широко практикуется последователями других религий. МНОГИХ Желание молиться — это признание зависимости от Высшей Силы, выражение осознания того, что нам нужна помощь из какогото источника, находящегося вне нас и выше нас. Несомненно, Бог доволен искренним желанием всех, кто пытается связаться с Ним в молитве, потому что, по крайней мере, в этой степени это признание Его верховной власти.

Почти всеобщее стремление молиться объясняется тем, что изначально человек был создан по образу Бога. В результате грехопадения и смерти человека божественный

образ в его характере сильно размылся, во многих случаях почти стерся, но его остатки все еще сохраняются, и одним из проявлений этого является стремление молиться. Возможно, миллионы людей никогда не молятся, но часто чувствуют, что должны это делать, и испытывают чувство вины за то, что не молятся.

Бог доволен духом молитвы со стороны своих творений. Но почему Он слышит молитвы одних, а молитвы других, по-видимому, остаются без внимания? Иисус намекает на ответ на этот своих наблюдениях о молитвах книжников и фарисеев. Они молились, чтобы быть увиденными и услышанными людьми, объяснял Иисус, и думали, что Бог услышит их за их многословие. Это напоминает нам о том, что существуют правильные И неправильные отношения к молитве, а также правильные и неправильные методы. Многие ΜΟΓΥΤ искренними, но их метод несоответствующий.

Писание также указывает, что есть правильные и неправильные вещи, о которых следует молиться. Апостол Иаков писал: «Вы просите и не

получаете, потому что просите не так» (Иакова 4:3). Крайне важно определить, о чем мы имеем право просить Бога. Мы не можем ожидать, что Бог ответит на все наши молитвы и даст нам все, что мы считаем нужным.

#### Цель молитвы

В молитве есть божественная цель, и очень важно помнить об этом, если мы хотим понять, почему некоторые молитвы остаются без ответа. Бог не создал молитву как средство, чтобы узнать, как Ему управлять делами на земле. Он не ждет, что мы будем подсказывать Ему, что Ему делать. У Него есть Свои собственные планы и цели, и если мы хотим получить богатство Его благословений, то очень важно, чтобы наши молитвы были в согласии с ними. Мы просим не так, как следует, каждый раз, когда просим у Бога благословений, которые Он не предназначил нам дать.

В Писании наше внимание обращается на различные виды молитв. Первое место среди них занимают молитвы благодарения. Бог, несомненно, радуется, когда Его создания

признают Его источником своих благословений и из-за этого возносят к Нему свои сердца и голоса в благодарении.

Есть молитвы поклонения, молитвы, которые признают славные качества характера Создателя — Его мудрость, справедливость, любовь и силу. Желание прославлять Бога должно быть мотивом для большей части наших молитв.

Молитвы о милости Божьей также уместны. Писание призывает всех христиан искать божественного прощения своих грехов посредством молитвы. Павел говорит об этом как о «смелом приближении к престолу благодати», чтобы получить милость и найти благодать для помощи в любое время нужды. Евреям 4:16

Конечно, есть еще молитвы, которые являются просьбами о определенных благословениях или милостях от Господа. Именно они нас особенно интересуют в данный момент. Некоторые молятся о здоровье, либо для себя, либо для других. Некоторые молятся о богатстве. Некоторые молятся о защите во время путешествия. Миллионы молятся о мире. Часто бывает, что

граждане стран, противостоящих друг другу в войне, молятся о победе своих армий. Мы будем исходить из того, что все, кто обращается к Богу в молитве, искренни и, конечно же, просят у Него то, что в данный момент кажется им самым важным. Но оправдывает ли Библия нашу веру в то, что все эти молитвы должны быть услышаны?

Возможно, Бог ответит на молитву матери о безопасности ее сына на поле битвы. Или. возможно, молитвы о мире в стране могут быть услышаны . Но если и когда такие молитвы будут услышаны, просто означает, это что соответствовало Его воле. У Бога есть четкий план, в соответствии с которым Он заботится о человечестве. Этот план не был создан для прихотей и желаний Fro удовлетворения человеческих творений, и никакие молитвы не изменят Его ппаны

«Молитва меняет ситуацию», — говорят они, но она не меняет планы Бога. Бог не смотрит на нас, ни на нации — даже на Организацию Объединенных Наций — чтобы узнать, какие изменения он должен внести, чтобы улучшить

условия для нас или для мира в целом. Как мало доверия мы бы испытывали к богу, чьи мнения могли бы быть изменены или планы изменены красноречием молитв его народа!

### «Да будет воля Твоя»

В своих молитвах Божий народ должен иметь в уме и сердце прежде всего желание, чтобы во всех их переживаниях исполнялась Его воля. Мы имеем выдающийся пример этого в случае Иисуса. В Гефсиманском саду, когда Учитель стоял перед арестом и смертью, «его охватила скорбь и тревога, и он сказал им [своим ученикам]: Мое сердце готово разбиться от горя... он отошел немного, пал ниц в молитве и сказал: Отче мой, если возможно, да минует меня чаша сия. Однако не как я хочу, но как Ты хочешь» (Матфея 26:38, 39).

Божья воля заключалась в том, чтобы Иисус, как Искупитель и Спаситель людей, претерпел унижение и смерть. Эта важная черта Божьего плана была предсказана святыми пророками Ветхого Завета. Иисус больше всего на свете хотел, чтобы божественная воля исполнилась,

независимо от того, что это означало для него. Он подтвердил это позже, когда его собирались арестовать. Петр обнажил меч, чтобы защитить своего Учителя, который сказал ему: «Вложи меч твой в ножны: чашу, которую дал Мне Отец Мой, не буду ли Я пить?» Иоанна 18:10,11

Иисуса имеют Последователи привилегию страдать и умирать вместе с ним. Павел говорил о том, что он «распялся» вместе с ним, и он также писал: «Вам дано ради Христа не только верить в Него, но и страдать за Него» (Галатам 2:20, Филиппийцам 1:29). Мы призваны следовать по стопам Иисуса, поэтому мы знаем, что Божья воля не заключается в том, чтобы избавить нас от всех трудностей. Таким образом, как и в случае с Иисусом, нашей главной заботой должно быть то, чтобы воля Господня исполнилась в наших смертных телах. Воля Господня может том, чтобы заключаться МЫ на время В наслаждались определенными земными благословениями. но бремя наших молитв быть не чтобы должно за это, а за TO. исполнилась Его воля.

Иисус подробно остановился на этом моменте, когда сказал своим ученикам, что пока они пребывают в Нем, а Его слова пребывают в них, они могут просить в молитве о чем угодно, и это будет им дано (Иоанна 15:7). Это может показаться заверением в том, что мы имеем право просить у Бога все, что нам придет в голову и что мы захотим. Но это не так!

Обратите внимание на условие, которое Учитель к этому утверждению: «Если привязал пребудете во Мне, и слова Мои пребудут в вас». Пребывать во Христе означает быть членом Его тела, а Он — нашей Главой. Это означает, что Его мысли становятся нашими мыслями, а Его планы нашими планами. Если наша вопя таким полностью подчинена Богу образом Христа, у нас не будет собственной воли, и наши молитвы не будут просьбами о том, чего мы хотим, а только о том, что согласуется с волей нашей Главы. Молясь таким образом в согласии с волей Господа, мы можем быть уверены в благоприятных ответах.

Это согласуется с другим заявлением Иисуса своим ученикам, в котором он сообщает нам, что Небесный Отец с радостью даст «Духа Святого тем, кто просит Его» (Лука 11:13). Быть исполненным Духом Божьим означает, что Его мысли доминируют в нашем мышлении, и наша жизнь соответствует этим мыслям. Тогда мы не будем просить у Бога благословений, кроме тех, которые Он обещал дать, и поэтому никогда не будет вопроса о том, будут ли отвечены наши молитвы.

#### «Да приидет Царствие Твое»

В ответ на просьбу учеников: «Господи, научи нас молиться», Иисус дал им то, что сейчас известно как «Молитва Господня». В этой образцовой молитве нам дается руководство к тому, о чем мы можем молиться.

Важной частью этого краткого обриса молитвы является правильный способ обращения к Богу: «Отче наш, сущий на небесах, да святится имя Твое» (Луки 11:1,2). В Писании Адам называется «сыном Божьим» (Луки 3:23,38). Но когда он согрешил, он утратил свое сыновство по Богу (),

отдалившись от Бога и будучи приговоренным к смерти. Дети Адама, весь человеческий род, также являются чужими и незнакомыми для Бога, поэтому они не могут правильно обращаться к Нему как к «Отцу нашему, сущему на небесах». Это привилегия, которая принадлежит исключительно тем, кто покаялся в своих грехах. принял Иисуса как своего личного Спасителя и посвятил свою жизнь Богу, полностью посвятив Его испопнению воли. Такие представлены как получившие Божий сыновства и, таким образом, ставшие Его детьми.

Как дети Бога, они будут стремиться прежде всего прославлять имя своего Отца. Поэтому их отношение всегда будет выражаться в словах и поступках: «Да святится имя Твое». Правильно прославлять имя нашего Небесного Отца означает, что когда мы обращаемся к Нему в молитве, мы делаем это так, как указано нам в Писании Иисусом. Он объяснил, что наши молитвы должны возноситься во имя Его. Иоанна 15:16

Для этого есть причина. Как члены справедливо осужденного рода человеческого, мы не имеем права предстать перед божественным престолом благодати, кроме как через Иисуса, нашего Защитника. Во имя Его и благодаря заслугам Его пролитой крови мы имеем привилегию «смело» приступать к престолу благодати, чтобы просить прощения и всех других благословений, которые обещал дать нам наш любящий Небесный Отец (Евреям 4:16). Если мы должным образом чтим Его имя как святое, мы никогда не осмелимся приблизиться к Нему, кроме как через Иисуса.

Когда мы следуем примеру молитвы «Отче наш», наши просьбы будут не столько от нашего имени, сколько для благословения других. Об этом первой просьбе: «Да говорится В Царствие Твое; да будет воля Твоя и на земле, как на небе». (Матфея 6:10). Ответ на эту просьбу будет ответом на многое, о чем люди молились на протяжении веков. Этот ответ удовлетворит законные желания всех людей. Он будет означать мир, здоровье и вечную жизнь для всех, кто подчиняется Царства праведным законам Господня.

Благословения, которых жаждет человечество и о которых молятся миллионы, были предвидены Богом и обеспечены через Царство, которое Он обещал через всех Своих пророков. В этих обещаниях мы находим много подробностей о благословениях, которые оно гарантирует людям, включая восстановление тех, кто умер. Нет, Бог не был равнодушен к страданиям людей и не остался глух к их крикам о помощи; и Его ответ на их молитвы, когда он придет в свое время, будет намного превосходить все, на что они когда-либо смели надеяться.

Возьмем, к примеру, мать, которая молится о безопасности своего сына на поле боя. Она любит его, и для нее нет ничего важнее, чем его безопасное возвращение в семейный дом. Но он не возвращается, и ее первая мысль может быть о том, что Бог не заботится, что у него нет сострадания. Как по-другому она бы себя чувствовала, если бы могла поверить, что Бог обеспечил возвращение домой, гораздо более удовлетворительное, чем она когда-либо могла себе представить, когда молилась!

Как мало мать иногда знает о тех трудностях и страданиях, от которых ее ребенок может быть избавлен, умирая. В конце концов, и мать, и ее сын являются представителями умирающего рода, и разница между смертью на поле боя и смертью от старости — лишь мгновение по сравнению с бесконечной вечностью. Именно с этой точки зрения мы должны научиться смотреть на тему молитвы и на то, как Бог отвечает на наши просьбы.

Сам факт того, что мы молимся Богу, является признанием нашей веры в то, что Его мудрость, сила и любовь намного превосходят наши собственные. Однако мы часто забываем об этом и чувствуем, что Он не удостоил наших молитв, потому что не ответил на них так, как мы бы хотели, используя наши собственные минимальные способности. Продолжительность нашей обреченной жизни очень коротка. Мы оцениваем достижения по тому, достигают ли они зрелости в течение этого короткого времени, о котором мы знаем. Но мы не должны судить о делах Бога с этой точки зрения.

Писание говорит о Боге как о «вечном» (Псалтирь 41:13; 90:2). Он не обязан завершать какой-либо конкретный этап Своего плана в течение нашей короткой жизни, даже если это касается наших личных просьб. Если бы мы сегодня молились Богу о каких-то особых благословениях, которые соответствовали бы Его воле, а ответ пришел бы только завтра или даже послезавтра, мы не утратили бы веру в Него, а радовались бы, когда ответ пришел бы. У Бога тоже есть свои «завтра». Его дни не измеряются часами, потому что они — Его И «завтрашнем» это В тысячелетнем периоде Царства Христова, все те благословения, которых мир по праву жаждал и о которых миллионы людей просили Бога, будут в изобилии излиты на человечество. Осознавая это, люди тогда ответят: «Это наш Бог; мы ждали Его... мы будем радоваться и веселиться в Его спасении». Исаия 25:9

#### «Как на небе»

Мы уже узнали, что Бог не ответит ни на одну молитву, которая не согласуется с Его волей. В величайшей из всех молитв, молитве «Отче

наш», этот принцип ясно изложен. В ней Бога просят о благословениях для людей на земле — не о каких-то якобы хороших вещах, которых они могут жаждать, а о вещах, согласующихся с Его волей. «Да будет воля Твоя и на земле, как на небе».

Какую широкую свободу он дал нам в отношении вещей, согласных с его волей! Воля Божья исполняется на небесах, и его цель состоит в том, чтобы она в той же степени исполнялась на земле. Конечно, мы не знаем всех способов, которыми воля Божья исполняется на небесах, но мы можем быть в разумной степени уверены (), что зло, которое сейчас существует на земле, не мучает жизни тех, кто находится в духовном царстве, которое мы называем небесами.

Война — это зло, которое не согласуется с Божьей волей. Должны ли мы, значит, молиться о мире? Конечно! Более того, мы не можем молиться о том, чтобы воля Божья исполнялась на земле, как на небе, не молясь о мире. Но наши молитвы о мире должны согласовываться с Божьим планом установления мира, а это Его

план Царства. Он обещал установить Царство, создать правительство. Иисус будет Царем в этом правительстве. «Правительство будет на Его плечах», – писал Исаия, и «увеличению Его правления и миру не будет конца». Исаия 9:6,7

Без сомнения, Бог с сочувствием смотрит на стремление человечества к отмене войны. Когда напряженность международная достигает высокой степени и война кажется неизбежной, набожные люди с обеих сторон чувствуют себя вынужденными молиться о мире. Разногласия, которые угрожают вызвать войну, могут быть разрешены, а могут и нет, но мы знаем, что в конечном итоге наступит всеобщий и прочный мир. Не потому, что народы наконец найдут работоспособную формулу мира, а потому, что «Князь мира» возьмет на себя правление землей, и молитва «Да приидет Царствие Твое» будет услышана.

Правительство Христа символизируется в Писании как «гора Господня», и в Михее 4:1-4 мы читаем, что наступит время, когда люди скажут: «Пойдем на гору Господню, в дом Бога Иакова, и

Он научит нас Своим путям, и мы будем ходить по Его стезям; ибо из Сиона выйдет закон, и слово Господне — из Иерусалима. И Он будет судить между многими народами и обличать сильные народы вдали, и они перекуют мечи свои на орала, а копья свои — на серпы; народ не поднимет меча на народ, и не будут больше учиться войне. Но каждый будет сидеть под своей виноградной лозой и под своим смоковницевым деревом, и никто не будет их пугать, ибо так сказал Господь Саваоф».

Какая замечательная программа разоружения! Это программа Бога, и когда мы молимся о мире и о разоружении народов, давайте делать это с уверенностью, что Бог услышит нас и ответит на наши молитвы в согласии со Своей волей, которая будет путем Царства. «Он прекращает войны», — пророчествовал Давид. Псалтирь 46:9

#### «Больше нет смерти»

Болезни и смерть являются результатом греха наших первых родителей и входят в число зол, которые Бог обещал уничтожить. Должны ли мы, таким образом, молиться о здоровье и просить

Господа спасти жизни наших близких и дорогих нам людей, которые, возможно, поражены серьезными заболеваниями? Да, но всегда с пониманием того, что мы хотим, чтобы исполнилась воля Господа, и сознавая, что, возможно, Его воля не заключается в том, чтобы даровать здоровье и жизнь тем, за кого мы молимся, до тех пор, пока эти благословения не станут доступны для всех в течение тысячелетия Царства Христова.

Мы знаем, что тогда все болезни будут излечены. «Житель [в тот день] не скажет: я болен», — писал Исаия (Исаия 33:24). Описывая некоторые благословения Царства Христова, Павел писал, что Христос будет царствовать, пока все враги не будут подчинены Ему, и что последним врагом, который будет уничтожен, будет смерть. (1 Коринфянам 15:25,26). Когда в видении апостол Иоанн увидел Царство Божье, установленное на земле, он понял, что в результате «смерти больше не будет, ... и боли больше не будет» (Откровение 21:4).

Когда мы молимся о здоровье и жизни, давайте поймем значение этого более широкого обеспечения, которое Создатель дал, чтобы даровать эти благословения не только нам и нашим близким, но и всему человечеству, которое будет искать их через смирение и послушание в течение тысячи лет царствования Христа. Мы делаем это, когда молимся: «Да приидет Царствие Твое; да будет воля Твоя и на земле, как на небе» (Матфея 6:10).

#### «Из земли врага»

Пути Божьи и то, что Он предусмотрел для Своих творений, всегда намного лучше того, что может придумать человеческий разум. Мы молимся о здоровье, защите, мире, но кто когда-нибудь думал о том, чтобы молиться о возвращении своих любимых умерших? Но Бог в Своем плане пошел дальше того, о чем мы осмелились молиться. Он обещал вернуть мертвых!

Сколько матерей разбило сердце из-за потери драгоценного малыша. Одной из них упоминает пророк Иеремия (). Ее звали Рахель. Иеремия писал: «Голос слышен в Раме, плач и горькие

рыдания; Рахель плачет о своих детях и не хочет утешиться». Пророк продолжает: «Удержи свой голос от плача и глаза от слез, ибо твои труды будут вознаграждены, говорит Господь, и они вернутся из земли врага». Иеремия 31:15,16

Смерть — величайший враг человека, и Божий план состоит в том, чтобы вернуть к жизни всех, кто находится в «земле» смерти. Эта великая милость также включена в нашу молитву «Да приидет Царствие Твое», ибо во время Царства Христова все, кто находится в могилах, в состоянии смерти, услышат голос Сына Человеческого и выйдут. Иоанна 5:28,29

Восстановление человека к жизни описывается апостолом Петром как «восстановление», и он говорит нам, что после второго пришествия Христа наступит «время восстановления всего», обещанное всеми святыми пророками Божьими с начала мира. Деяния 3:20,21

#### Под виноградной лозой и смоковницей

Многие молятся о богатстве или, по крайней мере, об экономической безопасности. Почти все

испытывают определенную степень страха или неуверенности, когда сталкиваются с угасанием сил. Будем ли мы финансово обеспечены, когда достигнем возраста, в котором уже не сможем зарабатывать на жизнь? Понятно, что любой, кто верит в Бога и считает Его любящим и заботливым, должен обращаться к Нему в молитве с просьбой о финансовой безопасности.

Конечно, мы знаем, что в мире есть миллионы людей. которые не имеют финансовой безопасности. Есть также миллионы буквально голодают И не имеют надлежащего питания, одежды и жилья. Бог любит всех этих людей, и хотя мы были бы благодарны, если бы Он благословил нас более благоприятными жизненными обстоятельствами, разве не лучше радоваться тому, что Он в Свое время и Своим способом заботится о всех бедных и нуждающихся? Это то, что Он обещал сделать!

В Божьих обещаниях мысль об экономической безопасности символизируется идеей жить под своей «виноградной лозой» и «смоковницей». Пророк заявляет, что все будут таким образом

благословлены, и Божье обеспечение будет настолько полным, что страх исчезнет, потому что «никто не будет их пугать». Михей 4:4

пророчестве Исаии нам дается подобная относительно Божьих **V**Веренность благословений для мира в грядущем веке. Этот пророк Божий говорит нам, что тогда люди не будут строить дома для других, чтобы те в них жили, и не будут сажать, чтобы другие ели, но люди будут долго наслаждаться плодами своих рук. Они будут наслаждаться плодами своего будут вечно, продолжать труда если повиноваться праведным законам царства. которое тогда будет править миром. Исаия 65:20-25

Эта глава пророчества Исаии указывает на то, что благословения Бога в том царственном веке будут изливаться на людей в ответ на их молитвы. «Еще не успеют они воззвать, как Я отвечу; еще не закончат говорить, как Я услышу» (стих 24). До сих пор это не было опытом подавляющего большинства, потому что еще не настало время проявить милость, о которой они просили, и

потому что Он знает, что их опыт преодоления невзгод поможет им оценить благословения, которые Он даст им на протяжении вечных лет.

Когда Царство будет установлено, как все изменится! Благословения, которых жаждет умирающий род человеческий, станут доступны еще до того, как они подумают о том, чтобы молиться о них. «Прежде чем они воззовут, Я отвечу». А когда они научатся просить Его о Его милости, ответы на их молитвы будут настолько реальными и такими быстрыми, что будет казаться, будто они пришли еще до того, как молящийся закончил свою молитву. «Еще не закончив говорить, Я услышу» (Исаия 65:24).

#### «Хлеб наш насущный»

Ответ на молитву «Да приидет Царствие Твое» включает в себя многие материальные благословения, о которых обычно молятся набожные люди всего мира, но которые так часто не получают. Мы радуемся, что наступает время, когда эти законные материальные благословения начнут изливаться на «все семьи земли», как Бог обещал Аврааму (Бытие 12:3). Между тем,

хорошо бы подумать о том, как Бог отвечает на молитвы Своего посвященного народа сейчас, на молитвы тех, кто имеет привилегию обращаться к Нему как к «Отцу нашему, сущему на небесах».

Эти люди, более искренне, чем кто-либо другой, продолжают молиться о пришествии Царства Божьего. В то же время они имеют привилегию просить Бога о своих насущных повседневных нуждах, поскольку Иисус научил их молиться: «Хлеб наш насущный дай нам на сей день» (Матфея 6:33).

Это очень умеренная просьба, и когда она произносится в надлежащем духе, она является признанием того, что Господь лучше всех знает, в чем заключаются наши повседневные нужды, и что мы будем довольны тем, что Он сочтет мудрым нам дать. Кроме того, для тех, кто следует по жертвенным стопам Иисуса, важно признать, что наши духовные нужды гораздо важнее материальных. Хлеб используется в Писании как символ истины, истины Евангелия, истины Слова, истины божественного плана. Бог обещал обильно накормить нас этим Хлебом

Жизни, поэтому мы можем молиться с полной уверенностью, зная, что наши просьбы в первую очередь касаются духовной пищи, которую Он обещал, и поэтому согласуются с Его волей.

#### «Как мы прощаем»

«Прости нам наши прегрешения, как и мы прощаем тем, кто согрешил против нас». Эту часть молитвы «Отче наш» могут искренне произносить только те, чьи сердца наполнены тем же духом любви, который побудил нашего Небесного Отца послать Своего Сына в мир. чтобы Он стал Искупителем и Спасителем. Эта любовь обеспечивает прощение грешников, которые согрешили против Бога, не повинуясь Его законам. Он готов простить нас, но только при **УСЛОВИИ.** ЧТО МЫ будем иметь правильное отношение к тем, кто грешит против Безусловно, это серьезное испытание нашей искренности.

Бог прощает Свой народ, потому что считает, что их адамические несовершенства покрыты ценностью искупительной крови Христа. Это означает, что молящийся человек является

искренним верующим во Христа, чье принятие Христа настолько безоговорочно, что он отказался от всего остального, чтобы следовать за своим Учителем. Только такой человек может обращаться к Богу в молитве, прося прощения во имя Христа.

#### «Избавь нас от лукавого»

«Не введи нас в искушение, но избавь нас от лукавого». Первое искушение, упомянутое в Библии, было искушением матери Евы. Она была искушена падшим Люцифером через змея, чтобы ослушаться закона Божьего. Нарушение Божьего закона в Писании обозначается как грех ( ), а слово «искушение» используется для описания любых попыток, соблазнов или побуждений к греху. Дьявол — величайший из всех искусителей, И использует многочисленные OH разнообразные средства, чтобы представить свои греховные соблазны тем, кого он стремится увлечь прочь от Бога и на путь неправедности.

«Бог не искушает никого», — писал Иаков (Иакова 1:13). Это означает, что мы можем быть уверены в том, что Бог не введет нас в

искушение; поэтому в наших молитвах мы просим об этой уверенности.

Как вдохновляет надежду контраст с этим: «Избавь нас от лукавого». Дьявол, главный обманщик, на протяжении веков оказывал свое влияние на человека, и особенно на народ Божий, чтобы отдалить их от их Создателя. Результат был трагическим — мир, в значительной степени контролируемый грехом и эгоизмом, — «этот нынешний злой мир». (Галатам 1:4). Но Бог обещал избавление от «сети ловца» и от зла, которое ловец породил в мире. Псалтирь 91:3

Божьи обещания избавления имеют личное значение для всех, кто следует по стопам Иисуса, потому что они гарантируют, что сатана не сможет заманить их в ловушку и поймать в сети (). Как отдельных людей, Бог ежедневно избавляет нас от ловушек сатаны, заключающихся в заблуждении и грехе. «Ангел Господень, — писал псалмопевец, — располагается вокруг тех, кто боится Его, и избавляет их». (Псалтирь 34:7). Какое обнадеживающее обещание, и как мы рады

принять его как свое собственное, когда молимся: «Избавь нас от лукавого».

Есть еще большее избавление для народа Божьего, для всей церкви Христовой в «первом воскресении», чтобы царствовать с Христом. (Откровение 20:4,6). Иисус сказал, что врата ада не одолеют Его истинную церковь, и в исполнение этого обещания врата ада — состояние смерти — будут широко открыты, и все, кто страдал и умер со Христом, будут освобождены от смерти и вознесены во славу, чтобы царствовать с Ним на протяжении тысячи лет Его царства.

Церковь ждала этого славного освобождения на протяжении всех веков нынешнего Евангельского века. Истинные ученики Христа знали, что это освобождение не наступит, пока Он не вернется. Павел знал об этом и писал, что для него приготовлена венец праведности, который он получит в тот день (), и добавил, что все, кто любит явление Христа, также получат тогда «венец» (2 Тимофею 4:8).

В великом пророчестве Иисуса о конце века пророчестве, в котором он указывает на многие условия, существующие в современном мире. он сказал своим ученикам: «Когда увидите это» (и его ученики, живущие сейчас, видят это), «то поднимите головы ваши, ибо приближается ваше избавление» (Луки 21:31, 28). Тот факт, что «эти предсказанные Учителем вещи», и сигнализирующие о скором приближении освобождения церкви от нынешнего злого мира, теперь ясно различимы в ежедневном потоке новостей, дает нам уверенность в том, что очень последние оставшиеся истинные последователи Христа будут освобождены, возвышены к славе, чести и бессмертию вместе с тогда благословения что долгожданного Царства начнут изливаться на страдающее и умирающее человечество.

Мы молимся: «Избавь нас от лукавого», не только потому, что мы жаждем освободиться от злого мира, но и потому, что знаем, что ответ на эту просьбу будет означать ответ на нашу другую просьбу: «Да приидет Царствие Твое . Да будет воля Твоя и на земле, как на небе». С этой точки

зрения, даже та часть молитвы христианина, которая имеет для него наибольшее значение, в то же время является бескорыстной, поскольку она также предусматривает богатые благословения для всего человечества.

Это молитвы, которые угодны Богу, то есть бескорыстные молитвы. Хотя Бог радуется, когда Его народ ищет у Него индивидуального руководства, прощения и духовной силы, Он также хочет, чтобы они интересовались всеми, кого Он любит, а именно всем человечеством. Мы проявляем интерес к Его плану благословения людей, когда молимся: «Да приидет Царствие Твое», потому что именно через это Царство Он устроит «пир с богатыми яствами для всех народов». Именно в этом Царстве смерть будет поглощена победой, а слезы будут вытерты со всех лиц. Исаия 25:6-8; Откровение 21:1-5

Прежде всего, давайте постоянно благодарить Бога за Его любовь, которая обеспечила вечную радость для всех. Давайте не только прославлять Его индивидуально в наших молитвах, но и рассказывать всему миру о Его любви.

Расскажите им, что через Христа для них было обеспечено жизнь, и что скоро Его Царство обеспечит мир через «Князя Мира», а также здоровье и жизнь для всех через Искупителя и Спасителя мира.